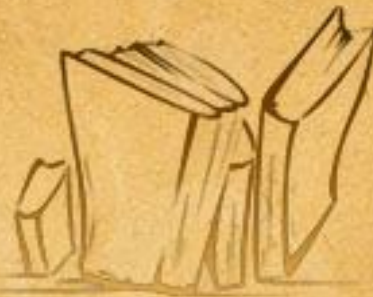


# إِنْكَار الْكَبِيرِ الْجَمَاعِيِّ وَغَيْرُهُ

تأليف الفقير إلى الله تعالى  
حمدود بن عبد الله التويجري  
خفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين

مصدر هذه المادة :

الكتاب المقدس  
[www.ktibat.com](http://www.ktibat.com)



قِسْمُ الْبَوَادِرِ

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

بِسْمِ اللَّهِ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ، أَمَّا بَعْدُ:

فقد قرأت ما ذكر أخونا وصاحبنا الشيخ حمود بن عبد الله التويجري في هذه الرسالة من إنكار ما يفعله بعض الناس في المسجد الحرام صباح العيد من التكبير الجماعي بصوت رفيع، ونغمة خاصة، ولا شك أن التكبير على هذا الوجه بدعة منكرة من حيث الكيفية، وأما جنس الذكر والتكبير على غير هذا الوجه فهو مشروع ومرغب فيه عند أهل العلم، كل إنسان يكبر لنفسه من غير رفع صوت يؤذى الناس، ولا تشبه بالمعنىين، وقد أوضح الكاتب الأحاديث والآثار الدالة على إنكار هذه البدعة فأجاد وأفاد، وهكذا ما ذكره الكاتب من وجوب تعديل الأذان في المسجد الحرام، ومنع النساء مما لا يليق في حال الطواف وغيره، ومنع المطوفين من الوقوف بالحجاج للدعاء في الموضع التي تضيق على الطائفين، وكذا ما ذكره الكاتب من وجوب إزالة المنكرات الظاهرة في المسجد الحرام وغيره والأخذ على أيدي أهلها وتوجيههم إلى ما شرعه الله لهم، وتحذيرهم من أسباب العقوبات، وغضب فاطر الأرض والسموات، كل ذلك حق يجب على ولاة الأمور أن يولوه العناية الكاملة، وأن يهتموا بأمر الرعية وإرشادهم إلى ما فيه صلاح أمر الدنيا والآخرة. وملعون أن أهم مقاصد الولاية هو إقامة أمر الله في أرضه، وإلزام الناس بالسير على الصراط المستقيم، والوقوف عند الحدود التي حدتها الشرع المطهر.

وفق الله ولادة الأمر لكل خير، وحمى بهم حمى الشريعة، وأصلح  
أحوال المسلمين أنه على كل شيء قدير، وللمساهمة في التوجيه إلى  
الخير والتحريض على إنكار المنكر.

حرر في ١٠ - ٩ سنة ١٣٨٠ هـ

قاله الفقير إلى عفو ربه

عبد العزيز بن عبد الله بن باز.

وصلى الله وسلم على عبده ورسوله محمد وآلها وصحبه.

الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله وعلى آله وأصحابه ومن ولاه. وبعد فقد قرأت هذه النبذة المباركة جمع الأخ الشیخ حمود بن عبد الله التویجیری بين فيها بدعة التكبير الجماعی المؤدی على هذه الكیفیة المعهودة فی المسجد الحرام؛ وبدعة تأدية الأذان المسلوك فی تأديته هذا المسلک، وفتنة احتلاط الرجال بالنساء وضررها علی المجتمع، فما قاله فی هذا هو الحق الذي يجب المصیر إلیه، ويتبعن علی ولاة الأمور وفقهم الله إن يمنعوا هذه الأشیاء المبتدعة فی الدين والتي لم يدل عليها كتاب ولا سنة، ولم تكن معهودة بهذه الكیفیة زمن السلف رضوان الله علیهم، والله الموفق والهادی إلى سواء السبيل.

أملأه الفقیر إلى الله عز شأنه عبد الله بن حمید فی اليوم السابع والعشرين من شهر رمضان المعظم عام ألف وثلاثمائة وثمانين. اهـ.

عبد الله بن محمد بن حمید

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله نحمده، ونستعينه ونستغفره ونتوب إليه. ونعود بالله من شرور أنفسنا وسبيئات أعمالنا. من يهدي الله فلا مضل له. ومن يضل فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له. وأشهد أن محمداً عبده ورسوله. أرسله بالهدى ودين الحق. وجعل اتباعه سبباً لحبته تبارك وتعالى للعبد، وهدايته إياه، ومغفرته لذنبه، فقال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ﴾، وقال تعالى: ﴿فَامْنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأَمِيِّ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ﴾. اللهم صل وسلم على عبدي ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد فقد صليت في المسجد الحرام صلاة عيد الفطر في سنة ١٣٧٧ فسمعت من في أعلى زمزم، ومن في أعلى المقام الحنفي يتاجرون بالتكبير والتهليل والتحميد والصلوة على رسول الله ﷺ بأصوات عالية ملحة يخرجونها مخرجاً واحداً على نحو ما يفعله أهل الغناء. وكذلك كانوا يفعلون في أعلى زمزم في سنة ١٣٧٨ بعد ما هدم المقام الحنفي. وأخبرني بعض الحاج أئمـة كانوا يفعلون مثل ذلك في عيد الأضحى. وقد رأيت بعض الحاضرين يطربون لهذه الأصوات كما يطرب المفتونون بالغناء للغناء. وفعلهم هذا من الاستهزاء بذكر الله تعالى، ومن البدع التي يجب إنكارها. وقد أنكر ابن مسعود، وأبو موسى الأشعري رضي الله عنهما ما هو دون

ذلك، وعده ابن مسعود رضي الله عنه من البدع. فروى الطبراني في الكبير عن عمرو بن سلمة، قال: كنا قعوداً على باب ابن مسعود رضي الله عنه بين المغرب والعشاء، فأتى أبو موسى رضي الله عنه، فقال: أخرج علينا أبا عبد الرحمن، فخرج ابن مسعود رضي الله عنه، فقال: أبا موسى ما جاء بك هذه الساعة، قال: لا والله إلا أني رأيت أمراً ذعراً، وإنه لخير، ولقد ذعرنا، وأنه لخير قوم جلوس في المسجد، ورجل يقول: سبحوا كذا وكذا، احمدوا كذا وكذا، قال: فانطلق عبد الله وانطلقنا معهم حتى أتاهم، فقال: ما أسرع ما ضللتم وأصحاب رسول الله ﷺ أحياء، وأزواجه ثواب، وثيابه وأبنيته لم تغير، أحصوا سيناتكم فأنا أضمن على الله أن يخصي حسناتكم. وروى الدارمي عن عمرو بن يحيى، قال: سمعت أبي يحدث عن أبيه، قال: كنا نجلس على باب عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قبل صلاة الغداة، فإذا خرج مشينا معه إلى المسجد، فجاءنا أبو موسى الأشعري رضي الله عنه، فقال: أخرج إليكم أبو عبد الرحمن بعد؟ قلنا: لا فجلس معنا حتى خرج، فلما خرج قمنا إليه جيئاً، فقال: له أبو موسى يا أبا عبد الرحمن إني رأيت في المسجد آنفأً أمراً أنكرته، ولم أر والحمد لله إلا خيراً، قال: فما هو، فقال: إن عشت فستراه، قال: رأيت في المسجد قوماً حلقاً جلوساً ينتظرون الصلاة في كل حلقة رجل وفي أيديهم حصى، فيقول كثروا مائة فيكرون مائة، فيقول هللو مائة فيهلالون مائة، ويقول سبحوا مائة فيسبحون مائة، قال: فماذا قلت لهم؟، ما قلت لهم شيئاً انتظار رأيك، أو انتظار أمرك، قال: أفلأ أمرهم أن يعدوا

سيثاهم، وضمنت لهم أن لا يضيع من حسناتهم شيء، ثم مضى ومضينا معه حتى أتى حلقة من تلك الحلق، فوقف عليهم، فقال: ما هذا الذي أراكم تصنعون، قالوا يا أبا عبد الرحمن: حصى نعد به التكبير، والتهليل، والتسبيع، قال: فعدوا سيناتكم فأنا ضامن أن لا يضيع من حسناتكم شيء، ويحكم يا أمة محمد ما أسرع هلكتكم، هؤلاء صحابة نبيكم ﷺ متوافرون، وهذه ثيابه لم تبل، وآنيته لم تكسر، والذي نفسي بيده أنكم لعلى ملة هي أهدى من ملة محمد ﷺ أو مفتاح باب ضلاله، قالوا: والله يا أبا عبد الرحمن ما أردنا إلا الخير، قال: وكم من مرید للخير لن يصيبه. وروى عبد الله بن الإمام أحمد في زوائد الزهد، والطبراني، وأبو نعيم في الحلية، وأبو الفرج بن الجوزي واللفظ له عن أبي البحترى، قال: أخبر رجل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، أن قوماً يجلسون في المسجد بعد المغرب فيهم رجل يقول: كبروا الله كذا وكذا، وسبحوا الله كذا وكذا، واحمدو الله كذا وكذا، قال عبد الله: فإذا رأيتم فعلاً ذلك فأتنى فأخبرني بمحاسنهم، فجلس فلما سمع ما يقولون، قام فأتنى ابن مسعود رضي الله عنه، فجاءه وكان رجلاً حديداً، فقال: أنا عبد الله بن مسعود، والله الذي لا إله غيره لقد جئتم ببدعة ظلماء، أو لقد فضلتكم أصحاب محمد ﷺ علماء. عليكم بالطريف فالزمواه، ولئن أخذتم يميناً وشمالاً لتضلن ضلالاً بعيداً. وفي رواية الطبراني فأمرهم أن يتفرقوا. وروى محمد بن وضاح أن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه حدث أن ناساً يسبحون بالحصى في المسجد، فأناهم وقد كوم كل رجل منهم كومة من حصى، فلم يزل يحصيهم بالحصى

حتى أخرجهم من المسجد، وهو يقول: لقد أحدثتم بدعة ظلماء،  
أو لقد فضلتم أصحاب محمد ﷺ علماً.

إذا علم هذا فصنيع المتجاوين بالتكبير يوم العيد مما لا ريب أنه من المنكرات، وأنه أعظم مما أنكره ابن مسعود وأبو موسى رضي الله عنهمَا، وأولى بأن يُنكر على فاعليه وينعوا منه. وبيان ذلك من وجوه أحدها: ما فعل المتجاوون بالتكبير من التطريب به، واجتماع الجماعة على إخراجه بأصوات عالية متطابقة كأنها من تطابقها صوت واحد على نحو ما يفعله المغنوون. وهذا المسلك مما ينبغي تنزيهه ذكر الله وإجلاله عنه.

الثاني: ما في ذلك من التشويش على من في المسجد الحرام من التالين للقرآن، والذاكرين الله تعالى بالتكبير، والتسبيح، والتحميد وغير ذلك من أنواع الذكر والدعا، فلتلتبس القراءة على القارئ، والذكر على الذاكر، والدعا على الداعي.

وقد نهى النبي ﷺ عن الجهر بالقرآن إذا حصل من الجهر به تشويش على الغير كما في الموطأ عن أبي حازم التمار عن البياض أن رسول الله ﷺ «خرج على الناس وهم يصلون، وقد علت أصواتهم بالقراءة، فقال: إن المصلي ينادي ربه، فلينظر بما ينادي به، ولا يجهر ببعضكم على بعض بالقرآن».

وروى أبو داود في سننه والحاكم في مستدركه عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، قال: «اعتكف رسول الله ﷺ في المسجد فسمعهم يجهرون بالقراءة، فكشف الستر، وقال: ألا أن كلكم

مناج ربه، فلا يؤذين بضعفكم بعضًا، ولا يرفع بعضكم على بعض في القراءة، أو قال: في الصلاة»، قال الحاكم: صحيح على شرط الشيختين ولم يخرجاه، ووافقه الحافظ الذهبي في تلخيصه، وقال ابن عبد البر رحمه الله تعالى: حديث البياض وأبي سعيد ثابتان صحيحان انتهى.

وفي المسند من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهمما «أن النبي ﷺ اعتكف وخطب الناس، فقال: أما إن أحدكم إذا قام في الصلاة فإنه ينادي ربه فليعلم أحدكم ما ينادي ربه ولا يجهر بعضكم على بعض بالقراءة في الصلاة». وإذا كان المصلي منفردًا ومثله التالي للقرآن في غير صلاة منهاً عن الجهر الذي يحصل منه تشویش على من حوله من المصليين والتالين، فنهي المتجاوين بالتكبير أولى؛ لأن صنيعهم هذا من المحدثات مع ما في ذلك من التشویش على التالين والذاكرين والداعين.

الوجه الثالث: ما في فعلهم من مخالفة ما أمر الله به من حفظ الصوت بالذكر والدعاء وارتكاب ما نهى الله عنه ورسوله ﷺ من رفع الصوت بذلك، قال الله تعالى ﴿وَأَذْكُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَحِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ﴾. قال مجاهد وابن جرير: أمر أن يذكروه في الصدور، وبالتضرع إليه في الدعاء، والاستكانة دون رفع الصوت، والصياح بالدعاء. وقال تعالى: ﴿وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَاتِكَ وَلَا تُخَافِتْ بِهَا وَابْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا﴾. قالت عائشة رضي الله عنها: أنزل ذلك في الدعاء رواه البخاري.

قال المروذى سمعت أبا عبد الله – يعني أحمد بن حنبل – يقول ينبغي أن يسر دعاءه؛ لقوله ﴿وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَاتِكَ وَلَا تُخَافِتْ بِهَا وَابْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا﴾، قال هذا في الدعاء.

قال وسمعت أبا عبد الله يقول: و كانوا يكرهون أن يرفعوا أصواتهم بالدعاء. وقال تعالى: ﴿إِذْ أُدْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِلِينَ﴾.

وقد فسر الاعتداء بأمور منها: رفع الصوت في الدعاء، قال ابن جريج: من الاعتداء رفع الصوت، والنداء بالدعاء، والصياح، حكاه عنه البعوي في تفسيره.

وإذا كان رفع الصوت بالدعاء من الاعتداء، فالتطريب به، وتشبيهه بالغناء أولى بأن يكون من الاعتداء الذي لا يحب الله فاعله. والتهليل، والتسبيح، والتحميد من أنواع الدعاء المأمور بخفض الصوت به، وهي أفضل أنواع الدعاء كما في الموطأ عن طلحة بن عبيد الله بن كريز أن رسول الله ﷺ قال: «أفضل الدعاء دعاء يوم عرفة، وأفضل ما قلت أنا والنبيون من قبلِي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له». وفي جامع الترمذى من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «خير الدعاء دعاء يوم عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلِي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قادر» قال الترمذى: حسن غريب، ورواه الإمام أحمد في مسنده ولفظه قال: «كان أكثر دعاء رسول الله ﷺ يوم عرفة لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد بيده الخير وهو على

كل شيء قدير». وروى الترمذى، وابن ماجه، والحاكم فى مستدرکه عن حابر بن عبد الله رضي الله عنهما، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول «أفضل الذكر لا إله إلا الله، وأفضل الدعاء الحمد لله»، قال الترمذى: حسن غريب، وقال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه ووافقه الذهبي في تلخيصه. وروى ابن حبان، والحاكم أيضاً عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ قال: «قال موسى عليه السلام يا رب علمي شيئاً أذكري، وأدعوك به قال: يا موسى، قل: لا إله إلا الله». وذكر تمام الحديث. قال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي في تلخيصه. وقد قال الله تعالى مخبراً عن أهل الجنة: ﴿دَعُواهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّهُمْ فِيهَا سَلَامٌ وَآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ الآية. وقال تعالى: ﴿وَذَا الْوُنُونِ إِذْ ذَهَبَ مُعَاضِبًا فَظَنَّ أَنْ لَنْ تَقْدِيرَ عَلَيْهِ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَنَّ لَأَهْلَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ فاستجابنا له وَتَجَيَّنَاهُ مِنَ الْغَمْ وَكَذَلِكَ تُنْجِي الْمُؤْمِنِينَ، وفي المسند، وجامع الترمذى، ومستدرک الحاكم عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: «قال رسول الله ﷺ دعوة ذي النون إذ دعا وهو في بطن الحوت ﴿لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ﴾، فإنه لم يدع بها رجل مسلم في شيء قط إلا استجاب الله له»، قال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه ووافقه الذهبي في تلخيصه. وفي جامع الترمذى أيضاً عن أبي هريرة رضي الله عنه «أن النبي ﷺ كان إذا همه الأمر رفع رأسه إلى السماء فقال سبحان الله العظيم». وفي مستدرک الحاكم عن سلمة بن الأكوع رضي الله عنه قال: «ما

سمعت رسول الله ﷺ يستفتح دعاء إلا استفتحه بسبحان رب العلي الأعلى الوهاب»، قال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخر جاه، ووافقه الذهبي في تلخيصه. وفي الصحيحين، والمسند، وجامع الترمذى عن ابن عباس رضي الله عنهمما «أن نبى الله ﷺ كان يدعو بهذه الدعوات عند الكرب لا إله إلا الله العظيم الحليم، لا إله إلا الله رب العرش العظيم، لا إله إلا الله رب السموات والأرض رب العرش الكريم»، ورواه ابن ماجه ولفظه «كان يقول عند الكرب: لا إله إلا الله الحليم الكريم، سبحان الله رب العرش العظيم، سبحان الله رب السموات السبع ورب العرش الكريم». وفي المسند أيضاً عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: «علمني رسول الله ﷺ إذا نزل بي كرب أقول: لا إله إلا الله الحليم الكريم، سبحان الله وتبارك الله رب العرش العظيم والحمد لله رب العالمين»<sup>(١)</sup>. والغرض من إيراد هذه الأحاديث بيان أن التهليل، والتسبيح، والتحميد من أنواع الدعاء الذي أمر الله تبارك وتعالى أن يكون بتضرع وخفية، وأنه لا يحب المعتدين أي في الدعاء، ولا في غيره. قال ابن القيم رحمه الله تعالى: ومن العدوان أن يدعوه غير متضرع، قال: وفي قوله: أنه لا يحب المعتدين عقب قوله ادعوا ربكم تضرعاً وخفية، دليل على أن من لم يدعه تضرعاً وخفية فهو من المعتدين لا يحبهم، فقسمت الآية الناس إلى قسمين داع لله تضرعاً وخفية ومعتد بترك ذلك. انتهى. ولا يخفى على من في قلبه

(١) وسيأتي حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه وفيه أن أصحاب رسول الله ﷺ لما رفعوا أصواتهم بالتكبير والتهليل قال رسول الله ﷺ أربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصم ولا غائبًا إنما تدعون سميعاً بصيراً.

أدنى حياة ما في فعل المطربين بالأذكار يوم العيد من منافاة التضرع والخفية، بل ومنافاة الخوف من الله تعالى، فإنهم لو خافوه لمنعهم خوفه من مخالفة أمره، وارتكابه فيه، والاستهزاء بذكره، وإيقاعه بأفعال تشبه أفعال المغنين. فهم إذاً من المعتمدين. والله لا يحب المعتمدين. وقد تقدم ما ذكره الإمام أحمد رضي الله تعالى عن السلف أنهم كانوا يكرهون أن يرفعوا أصواتهم بالدعاء. وروى الحال بإسناد صحيح عن قتادة عن سعيد بن المسيب أنه قال: أحدث الناس الصوت عند الدعاء. وعن سعيد بن أبي عروبة أن مجالد بن سعيد سمع قوماً يعجون في دعائهم فمشى إليهم، فقال: أيها القوم إن كنتم أصيتم فضلاً على من كان قبلكم، لقد ضللتم، قال: فجعلوا يتسللون رجلاً رجلاً حتى تركوا بغيتهم التي كانوا فيها. العج رفع الصوت بالدعاء وغيره. وروى الحال أيضاً بإسناده عن ابن شوذب عن أبي التياح قال: قلت للحسن: إمامنا يقص، فيجتمع الرجال والنساء فيرفعون أصواتهم بالدعاء، فقال الحسن: إن رفع الصوت بالدعاء بدعة، وأن اجتماع الرجال والنساء لبدعة... وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه أنكر رفع الصوت بالذكر ونهى عن ذلك كما في الصحيحين وغيرهما من حديث خالد الحذاء عن أبي عثمان النهدي عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه، قال: «كنا مع رسول الله ﷺ في غزوة فجعلنا لا نصعد شرفاً، ولا نعلو شرفاً، ولا نهبط في واد إلا رفعنا أصواتنا بالتكبير، قال: فدنا منا رسول الله ﷺ، فقال: أيها الناس أربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصم ولا غائباً، إنما تدعون سمعياً بصيراً». هذا لفظ البخاري. وفي رواية لهما عن عاصم الأحول عن أبي عثمان عن أبي موسى رضي الله

عنه، قال: «لما غزا رسول الله ﷺ خير، أو قال: لما توجه رسول الله ﷺ أشرفوا على واد، فرفعوا أصواتهم بالتكبير، الله أكبر الله أكبر، لا إله إلا الله، فقال رسول الله ﷺ: «أربعوا على أنفسكم أنكم لا تدعون أصم ولا غائبًا، أنكم تدعون سعيًا قريباً، وهو معكم». هذا لفظ البخاري. وإذا كان النبي ﷺ قد أنكر على الذين رفعوا أصواتهم بالتكبير والتهليل، وهم في الفضاء فالإنكار على المتجاوين بذلك بالأصوات العالية في المسجد الحرام أولى؛ لأنهم قد ضموا إلى رفع الأصوات به بدعة، وهي اجتماع الجماعة على إيقاعه بأصوات متطابقة كما يفعله المغنوون. وضموا إلى ذلك أيضاً تطريباً وتشويشاً على الحاضرين، وكل من هذه الأفعال غير جائز.

وفي الصحيحين وسنن أبي داود وابن ماجه عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». وفي رواية لأحمد، ومسلم، والبخاري تعليقاً مجزوحاً به «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد - أي مردود -». ومن الأعمال المردودة بلا ريب صنيع المتجاوين بالتكبير بالأصوات العالية المتطابقة؛ لأنه لم يكن من أمر رسول الله ﷺ، ولا من عمل الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين. وليس هو من عمل التابعين وتابعهم بإحسان، وإنما هو من محدثات الأمور التي حذر منها رسول الله ﷺ أمهاته كما في المسند والسنن من حديث العرياض ابن سارية رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجد، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة وكل

بدعة ضلاله». قال الترمذى: هذا حديث حسن صحيح، وصححه أيضًا ابن حبان، والحاكم، وقال: ليس له علة، ووافقه الذهبي في تلخيصه. قال ابن الحاج المالكى في المدخل: قد مضت السنة أن كل واحد يكبر لنفسه، ولا يمشي على صوت غيره فإن ذلك من البدع إذ أنه لم ينقل أن النبي ﷺ فعله، ولا أحد من الخلفاء الراشدين بعده، وفيه خرق حرمة المسجد والمصلى برفع الأصوات والتشويش على من به من العابدين والتالين والذاكرين.

وقال أيضًا: والسنة الماضية أن يكبر عند خروجه إلى المصلى، وأن يجهر بالتكبير فيسمع نفسه ومن يليه، والزيادة على ذلك من البدع إذ أنه لم يرد عن النبي ﷺ إلا ما ذكر، ورفع الصوت بذلك يخرج عن حد السمت والوقار، ولا فرق في ذلك بين الإمام والمؤذن والمأمور، فإن التكبير مشروع في حقهم أجمعين بخلاف المشي على صوت واحد فإنه بدعة؛ لأن المشروع أن يكبر كل إنسان لنفسه، ولا يمشي على صوت غيره انتهى. فإن احتج أحد من المبتدعين الذين أشرنا إليهم، أو احتج لهم غيرهم بأن عمر رضي الله عنه كان يكبر في قبته بمعنى فيسمعه أهل المسجد فيكرون ويكبر أهل الأسواق حتى ترتج مني تكبيرًا. وإن ابن عمر، وأبا هريرة رضي الله عنهما كانوا يخرجان إلى السوق في أيام العشر يكبران، ويكبر الناس بتكبيرهما. فالجواب أن يقال: أن سباع أهل المسجد لعمر رضي الله عنه لا يدل على أنه كان يرفع صوته بالتكبير رفعًا منكرًا كما يفعله الم التجاوبون في المسجد الحرام، وإنما كان رضي الله عنه جهير الصوت، وكانت قبته إلى جانب المسجد، فكان إذا كبر وهو فيها

سعده أهل المسجد فتبهوا من غفلتهم وكبروا، وكذلك أهل الأسواق إذا سمعوا تكبير من في المسجد تبهوا من غفلتهم وكبروا. ومثل ذلك فعل ابن عمر، وأبو هريرة رضي الله عنهمما فإنهم كانوا إذا مرا في السوق كبرا فتبه أهل السوق من غفلتهم وكبروا بتكبيرها. ولم يذكر عن عمر وابنه، وأبي هريرة رضي الله عنهم أنهم كانوا يبالغون في رفع أصواتهم بالتكبير وحاشاهم أن يخالفوا قول النبي ﷺ: «أربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصم ولا غائباً». وأيضاً فإن عمر وابنه، وأبا هريرة رضي الله عنهم كان كل منهم يكبر على حدته، وكذلك كل من سمعهم فإن كلامهم يكبر على حدته، ولم يكن في فعلهم تلحين وتطريب، ولا اجتمع اثنان منهم فضلاً عن الجماعة على التجاوب به وإنحرافه بأصوات عالية متطابقة كما يفعله المعنون، وكما يفعله المتجاوبون في المسجد الحرام. فعمر، وابنه، وأبو هريرة رضي الله عنهم كانوا على طريقة حسنة بخلاف المتجاوبين في المسجد الحرام فإنهم على طريقة مبتدعة، وكل بدعة ضلاله. وأيضاً فعل عمر، وابنه، وأبي هريرة رضي الله عنهم ليس فيه تشويش على الناس، وتخليط عليهم، وإنما فيه إيقاظ الغافلين منهم وبعث همهم على ذكر الله تعالى. وهذا بخلاف فعل المتجاوبين في المسجد الحرام فإنهم كانوا يشوشون على الحاضرين غاية التشويش فتلتبس القراءة على القارئين، والذكر على الذاكرين، والدعاء على الداعين في حال تجاوب أولئك. وقد نهى النبي ﷺ عن مثل هذا كما تقدم في حديث البياض، وأبي سعيد، وابن عمر رضي الله عنهم. وقد ذكر كثير من الفقهاء أنه يستحب

الجهر بالتكبير في العيددين وأيام العشر. ومرادهم بالجهر ضد الإسرار لا رفع الأصوات المنكرة به فإن ذلك لا يجوز لما ذكرنا من حديث أبي موسى رضي الله عنه. وقد تقدم قول ابن الحاج المالكي: أن الزيادة على إسماع نفسه ومن يليه بدعة. وإذا ضم إلى رفع الأصوات به التحلين، والتطريب، والتشويش على الغير، وتشبيه ذكر الله بالغناء، فذلك زيادة منكر إلى منكر. فالواجب على ولاة الأمور أن يأخذوا على أيدي أولئك الجهال، وينعوهم من التجاوب بذكر الله تعالى، ورفع الأصوات المنكرة به، ويأمرؤهم أن يفعلوا كفعل غيرهم من في المسجد الحرام، فكل رجل منهم يكبر الله، ويحمدله، ويهلله، ويسبحه على حدته بصوت غير رفيع يشوش على الناس. ويتعين على ولاة الأمور أيضاً منع المؤذنين من التطريب بالأذان، وتمطيطه، والتنطع في إخراجه حتى يتولد من الحرف حرف آخر، أو حرفان، أو أكثر من شدة التمطيط. وفي هذه الأفعال المبتدةعة من الاستهزاء بذكر الله تعالى، والاستخفاف بشأن الأذان ما لا يخفى على من في قلبه حياة. وتسمية أهلها بالمستهزئين بذكر الله تعالى من تسميتهم بالمؤذنين. والواجب على ولاة الأمور أن يفعلوا مع المطربين بالأذان ونحوهم من المبتدعين فيه مثل ما روى عن النبي ﷺ أنه فعله مع سلفهم في هذه البدعة، وما فعله الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز رحمه الله تعالى أيضاً، ففي سنن الدارقطني عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: «كان لرسول الله ﷺ مؤذن يطرب، فقال رسول الله ﷺ: إن الأذان سمح سهل، فإن كان أذانك سهلاً سهلاً، و إلا فلا تؤذن». وذكر البخاري في

صحيحه تعليقاً مجزوماً به، ووصله ابن أبي شيبة «أن مؤذناً أذن فطرب في أذانه، فقال له عمر بن عبد العزيز: أذن أذاناً سمحاً، و إلا فاعتزلنا». وإذا كان النبي ﷺ قد أنكر على المطرب في الأذان، فالإنكار على الذين يجعلونه شبيهاً بالغناء، والأصوات الموسيقية أولى وأحرى. وكذلك الذين يمططونه ويتنطعون فيه. ويتعين على ولادة الأمور أيضاً منع الجماعات الذين يقفون للدعاء تحت باب الكعبة وما حوله، فيضيقون على الطائفين في أضيق موضع في المطاف، ويضطروهم إلى التراحم فيما بينهم وبين مقام إبراهيم. ووقفهم للدعاء في هذا المكان لم يكن عليه أمر النبي ﷺ، ولا عمل أصحابه والتابعين لهم بإحسان، وإنما هو من محدثات المطوفين وتزيينهم للهمج الرعاع. وفي وقوفهم هناك مفسدة أخرى وهي اجتماع الرجال والنساء ومضاغطة بعضهم بعضاً، وهذا مما لا ينبغي إقراره. وقد تقدم قول الحسن البصري رحمه الله تعالى: أن اجتماع الرجال والنساء بدعة. وما لا ينبغي إقراره أيضاً مضاغطة النساء للرجال الأجانب عند الحجر الأسود والركن اليماني. وقد أنكرت عائشة رضي الله عنها على من فعلت ذلك أشد الإنكار. قال الإمام الشافعي رحمه الله تعالى في مسنده أخبرنا سعيد بن سالم عن عمر بن سعيد ابن أبي حسين عن منبود بن أبي سليمان عن أمه أنها كانت عند عائشة زوج النبي ﷺ أم المؤمنين رضي الله عنها، فدخلت عليها مولاة لها فقالت: لها يا أم المؤمنين طفت بالبيت سبعاً، واستلمت الركن مرتين أو ثلاثة، فقالت لها عائشة رضي الله عنها: لا آجرك الله، لا آجرك الله، تدافعين الرجال، ألا كبرت

ومرت. وذكر الشيخ أبو محمد المقدسي في المغني عن عطاء قال: كانت عائشة رضي الله عنها تطوف حجزة من الرجال لا تختالطم، فقالت امرأة: انطلقي نستلم يا أم المؤمنين، قالت: انطلقي عنك وأبى. وإذا كانت عائشة رضي الله عنها قد أنكرت على مولاتها مزاحمة الرجال على الركن، فكيف لو رأت ما يفعله كثير من النساء في زماننا من مضاغطة الرجال الأجانب عند الركنين مع كشفهن لما يحرم عليهن كشفه عند الرجال الأجانب؟ فترتكب إحداهن محظورين أو أكثر من أجل الاستلام أو تقبيل الحجر الأسود، فهو لاء أولى بالإنكار والمنع. وليس الاستلام والتقبيل جائزًا لهن والحالة هذه، وإنما يجوز لهن إذا تسترن غاية التستر ولم يزاحمن الرجال. قال النووي في شرح المذهب: قال أصحابنا: لا يستحب للنساء تقبيل الحجر ولا استلامه إلا عند خلو المطاف في الليل أو غيره؛ لما فيه من ضررهن وضرر الرجال بهن. وقال أيضًا: وأما الدنو من البيت فمتفق على استحبابه — إلى أن قال — قال أصحابنا: وهذا الذي ذكرناه من استحباب القرب هو في حق الرجل أما المرأة فيستحب لها أن لا تدنو في حال طواف الرجال؛ بل تكون في حاشية المطاف بحيث لا تختالط الرجال، ويستحب لها أن تطوف في الليل فإنه أصون لها ولغيرها من الملائمة والفتنة، فإن كان المطاف خاليًا من الرجال استحب لها القرب كالرجل انتهى. ويتعين على ولادة الأمور أيضًا تغيير جميع المنكرات الظاهرة كالغناء، وآلات الملاهي، وشرب المسكرات، والمفترات وبيعها، والتمثيل باللحى، وتصوير ذوات الأرواح، وبيع الصور والجرائد والمحلاط المصورة،

ومزاحمة النساء للرجال في المطاف مع إمكان طوافهن على حدة وتبرجهن وسفورهن بين الرجال الأجانب وتشبههن بنساء الإفرنج في اللباس وغير ذلك، فإن قد رأيت في مكة شرفها الله تعالى كثيراً من البنات المراهقات فمن دونهن لابسات يوم العيد لباس بنات الإفرنج، وما رأيت أحداً ينكر ذلك فالله المستعان. ولتعلم ولادة الأمور أنهم مسؤولون يوم القيمة عما هو منوط بهم ومتعين عليهم من تغيير المنكرات الظاهرة، وتطهير البلاد الإسلامية منها كما في الصحيحين، ومسند الإمام أحمد، والسنن إلا ابن ماجه عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «ألا كلكم راعٍ وكلكم مسؤول عن رعيته، فالإمام الذي على الناس راعٍ وهو مسؤول عن رعيته، والمرأة راعية على أهل بيته زوجها وولده وهي مسؤولة عنهم، وعبد الرجل راعٍ على مال سيده وهو مسؤول عنه، ألا فكلكم راعٍ وكلكم مسؤول عن رعيته». وقد قال الله تعالى: ﴿وَاتَّقُوا فِتْنَةً لَا تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ﴾، قال ابن عباس رضي الله عنهما في تفسير هذه الآية: أمر الله المؤمنين أن لا يقروا المنكر بين ظهارنيهم فيعذبهم الله بالعذاب. قال الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى: وهذا تفسير حسن جداً. وفي المسند والسنن عن قيس بن أبي حازم، قال: قام أبو بكر الصديق رضي الله عنه فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: أيها الناس أنكم تقرؤون هذه الآية ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ﴾،

وإنكم تضعونها على غير موضعها، وأئن سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن الناس إذا رأوا المنكر، ولا يغيرونـه أو شـك اللهـ أن يعـهم بـعـقـابـهـ»، قال الترمذـيـ: هذا حـدـيـثـ حـسـنـ صـحـيـحـ، وصـحـحـهـ أـيـضـاـ ابنـ حـبـانـ. وـفـيـ الـمـسـنـدـ أـيـضـاـ مـنـ حـدـيـثـ عـدـيـ بـنـ عـمـيـرـةـ الـكـنـدـيـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ، قالـ: سـمـعـتـ رـسـوـلـ اللـهـ ﷺ يـقـوـلـ: «إـنـ اللـهـ تـعـالـىـ لـاـ يـعـذـبـ الـعـاـمـةـ بـعـمـلـ الـخـاصـةـ حـتـىـ يـرـوـاـ الـمـنـكـرـ بـيـنـ ظـهـرـانـيـهـمـ، وـهـمـ قـادـرـوـنـ عـلـىـ أـنـ يـنـكـرـوـهـ فـلـاـ يـنـكـرـوـنـ، فـإـذـاـ فـعـلـوـاـ ذـلـكـ عـذـبـ اللـهـ الـخـاصـةـ وـالـعـاـمـةـ»ـ. وـفـيـ الـمـوـطـأـ عـنـ إـسـمـاعـيـلـ بـنـ أـيـ حـكـيـمـ أـنـ هـمـ سـمـعـتـ عـمـرـ بـنـ عـبـدـ الـعـزـيـزـ رـحـمـهـ اللـهـ تـعـالـىـ يـقـوـلـ: كـانـ يـقـالـ أـنـ اللـهـ تـبـارـكـ وـتـعـالـىـ لـاـ يـعـذـبـ الـعـاـمـةـ بـذـنـبـ الـخـاصـةـ، وـلـكـنـ إـذـاـ عـمـلـ الـمـنـكـرـ جـهـارـاـ اـسـتـحـقـواـ الـعـقـوـبـةـ كـلـهـمـ. وـقـالـ الـإـمـامـ أـحـمـدـ رـحـمـهـ اللـهـ تـعـالـىـ فـيـ كـتـابـهـ الـصـلـاـةـ: جـاءـ الـحـدـيـثـ عـنـ بـلـالـ بـنـ سـعـدـ «أـنـ هـمـ قـالـ الـخـطـيـعـةـ إـذـاـ خـفـيـتـ لـمـ تـضـرـ إـلـاـ صـاحـبـهـ، وـإـذـاـ ظـهـرـتـ فـلـمـ تـغـيـرـ ضـرـتـ الـعـاـمـةـ»ـ. قـالـ أـحـمـدـ رـحـمـهـ اللـهـ تـعـالـىـ: وـإـنـماـ تـضـرـ الـعـاـمـةـ لـتـرـكـهـمـ لـمـ يـحـبـ عـلـيـهـمـ مـنـ إـلـاـنـكـارـ وـالـتـغـيـيرـ عـلـىـ الـذـيـ ظـهـرـتـ مـنـهـ الـخـطـيـعـةــ. وـفـيـ الـمـسـنـدـ مـنـ حـدـيـثـ أـمـ سـلـمـةـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـاـ قـالـتـ: سـمـعـتـ رـسـوـلـ اللـهـ ﷺ يـقـوـلـ: «إـذـاـ ظـهـرـتـ الـمـعـاـصـيـ فـيـ أـمـتـيـ عـمـهـمـ اللـهـ بـعـذـابـ مـنـ عـنـدـهـ، فـقـلـتـ يـاـ رـسـوـلـ اللـهـ: أـمـاـ فـيـهـمـ يـوـمـئـذـ أـنـاسـ صـالـحـونـ، قـالـ: بـلـىـ. قـلـتـ: فـكـيـفـ يـصـنـعـ بـأـوـلـئـكـ. قـالـ: يـصـبـيـهـمـ مـاـ أـصـابـ النـاسـ، ثـمـ يـصـبـرـوـنـ إـلـىـ مـغـفـرـةـ مـنـ اللـهـ وـرـضـوـانـ»ـ. وـفـيـ الـمـسـنـدـ أـيـضـاـ مـنـ حـدـيـثـ عـائـشـةـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـاـ تـبـلـغـ بـهـ الـنـبـيـ ﷺ قـالـ: «إـذـاـ ظـهـرـ السـوـءـ فـيـ الـأـرـضـ، أـنـزـلـ اللـهـ بـأـهـلـ الـأـرـضـ بـأـسـهـ فـقـالـتـ: وـفـيـهـمـ أـهـلـ

طاعة الله، قال: نعم ثم يصيرون إلى رحمة الله». وفي مستدرك الحاكم عن الحسن بن محمد بن علي عن مولاة لرسول الله ﷺ قالت: دخل النبي ﷺ على عائشة، أو على بعض أزواج النبي ﷺ وأنا عنده، فقال: إذا ظهر السوء فلم ينهاوا عنه أنزل الله بهم بأسه، فقال إنسان: يا نبي الله وإن كان فيهم الصالحون، قال: نعم يصيهم ما أصاهم، ثم يصيرون إلى مغفرة الله ورحمته». والأحاديث في التحذير من التهاون بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وتغيير ما ظهر منه كثيرة جداً. والله المسؤول أن يوفق ولاة أمور المسلمين للأخذ على أيدي السفهاء، والسير على منهاج السلف الصالح ففي ذلك الخير والصلاح لل المسلمين وبقاء ملتهم وعزتهم قال الله تعالى: ﴿وَلَيُنْصَرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ \* الَّذِينَ إِنْ مَكَنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَتَوْا الرِّكَاءَ وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ﴾، وأما إرخاء الأعنة للسفهاء فذلك من أسباب عموم الشر والفساد وزوال الملك والعزة، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ﴾. وقال تعالى: ﴿وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمْرَنَا مُتَرَفِّيهَا فَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَرْنَاهَا تَدْمِيرًا﴾، وقال تعالى: ﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ آمِنَةً مُطْمَئِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغْدًا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ﴾. وفيما حرى على بني أمية، وبني العباس وغيرهم من الماضين عظة وعبرة لمن اعتبر. والسعيد من وعظ بغیره.

قال ذلك كاتبه الفقير إلى الله تعالى حمود بن عبد الله التويجري

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان  
إلى يوم الدين وسلم تسليماً كثيراً.

. ١٣٧٩-٩-٢٨ هـ